**Проектная работа**

Эпоха формирования религиозно-философских взглядов

Омар-хаджи Зияуддина

 Учитель русского языка и литературы:

 Омарова Аминат Магомедовна.

Эпоха формирования религиозно-философских взглядов Омар-хаджи Зия ад-Дина.

 Известный не только в Дагестане, но и во всем исламском мире ученый-богослов Омар-хаджи Зия ад-Дин родился в селении Миатли Хасавюртовского округа в семье набожного мусульманина, отличавшегося своей образованностью Омар-хаджи Абдуллаха ад-Дагестани ал-Авари в 1846 году. Ребенок получил имя Омар в честь второго праведного халифа.

 Остальные имена и эпитета (хафиз знающий наизусть Коран, хаджи-совершивший хадж и др.) Он заслужил позже благодаря неустанным научным поискам и результатам. Имя же Зия ад-Дин ему подарил его муршид-наставник, шейх халидийского толка накшбандийского тариката Ахмад Зия ад-Дин из Гюмюсихана, этим самым подчеркивая, что свою науку, свою деятельность и свои обязанности он передает своему ученику, чтобы он достойно их продолжил и развил.

Омар был седьмым ребенком среди восьмерых детей Абдуллаха и Патимат. С пяти лет отец стал обучать его основам ислама. Благодаря природному таланту и блестящей памяти, он делал большие успехи в учебе.

 Получив у отца первоначальное образование, Омар переходит в Миатлинское медресе, где продолжает обучатся канонам ислама. Миатли является одним из научных центров тогдашнего Дагестана, сюда стекалось большое число паломников, ибо недалеко от аула находился зиярат-гробница одного из первых арабских миссионеров Муса-шейха , в близлежащем ауле Нижний Чирюрт - гробница другого шейха Мухаммад-шейха.

 Практика зияратов - сравнительно поздняя в исламе. Она сложилась в связи с появлением и развитием мусульманского культа «святых». Этот культ, противоречивший первоначальному исламу, возник под влиянием местных религиозных верований.

 Зиярт к могилам почитаемых лиц обычно осуществляется в дни их рождения и проходит как религиозный праздник. Считается , что молитва у мазара (объект, паломничества), прикосновение к нему помогут снискать благословение (барака) и позволяют надеяться на помощь в повседневных делах.

 Обряд зиярата включает в себя, как правило, чтение возле могилы отдельно сур Корана (особенно Фатихи) и молитвы к святому, обход вокруг могилы, украшение ее ветвями деревьев, разноцветными лоскутками и.т.п., раздачу милостыни и жертвоприношения около могилы.

( Миатлинцы рассказывают такую историю: однажды на долине, где находится граница Муса-шейха , собрались религиозные деятели из различных сел Дагестана. Был среди них и еще не достигший 15 лет Омар. Постукивая тростью о землю, шейх Мухаммад Акушинский произнес: «здесь, на этом месте похоронен Муса-шейх». Воцарилась тишина, но тут вперед вышел Омар и сказал: «Если это так, то приведи нам какое-нибудь доказательство того, что здесь действительно похоронен шейх Муса». Мухаммад Акушинский был сильно удивлен, затем сказал: «Из этого отрока выйдет или ничтожный человек или великий ученый».

 Позже Омар продолжил свое образование у ученых Зубутли, Чиркея. В результате многолетней учебы у сведущих учений в различных ауалах Дагестана он достиг высокой степени образованности), он также хорошо изучил акиду.

 Акида- это арабское слово в переводе означающее убеждение, воззрение, «символ веры», кредо. Это особый род мусульманской богословской литературы, появившейся в VIII в., в период активного сложения догматико - правовой системы ислама.

(В конце 60-х годов Омар с другими дагестанскими паломниками отправился в Саудовскую Аравию для совершения хаджа- пятого столпа из обязанностей правоверного мусульманина. Завершив паломничество к святым местам и получив почетное звание хаджи он, не торопится возвращаться домой на Родину. Омар – Хаджи остается в Турции, где знакомится с сыном имама Шамиля Газимухаммадом и поступает служить в полк, которым тот командовал. Полк состоял полностью из мухаджиров- выходцев из Северного Кавказа).

 В этот период обострился внешне политический кризис на Ближнем Востоке. Это обострение было вызвано действиями России в защиту «единоверных братьев-славаян» (имеются в виду балканские народы, находившееся в зависимости от Османской империи . После провала Константинопольской конференции, на которой представители европейских держав должны были разрешить конфликт на Балканских ,царское правительство выступило инициатором созыва новой встречи великих держав в Лондоне. Когда Порта отклонила Лондонский протокол , в которых содержались рекомендации о представлении автономии Боснии, Герцеговине и Болгарии, Россия в апреле 1877 года объявила Туции войну .

 В составе полка Газимухаммада Омар принял участие в этой войне.

Сломив сопротивление турок у Плены, русские войска перешли Балканы заняли Эдирне. В безвыходном положении Порта запросила перемирии. 3 марта 1878 года в местечке Сан-Стефно (на берегу Мраморного моря) был подписан мирный договор. Главными его условиями были создания фактически независимого Болгарского княжества, в состав которого вошли Македония и часть Эгейского побережья, и предоставление независимости Сербии, Черногории и Румынии. Этот договор был большим успехом царской России , стремившейся использовать национально – освободительную борьбу балканский народов для восстановления своего влияние в Стамбуле, утраченного после Крымской войны. После завершения войны Омар-хаджи из карса, где он пребывал до тех пор , переезжает в Стамбул и (становится приезжает в мюридом( последователем) известного ученого-тарикатиста Ахмада Зия ад- Дина эфенди. Завершив у него курс обучении и получив от него иджазу-разрешении ля наставничеста он переходит в медресе при мечети ,, Фатма Султан и занимается углубление изучением тафсира- толкования Корона, хадисов – изречений Пророка Мухаммада . Омар-хажи Зия ад-Дин становится общепризнанным авторитетов в этих областях исламоведения . Здесь он завершает официальный курс своего обучения и переходит к самостоятельной научной и просветительской деятельности.

По назначению турецких властей в 1879-80 годах он занимает должность муфтия четырнадцатого военного полка турецкой армии в городе Эдирне Муфтий является знатоком шариата, дающим разъяснения его основным положением и принимающей решения по спорным вопросам в форме особого заключения (фетвы), основываясь на принципах шариата и прецедентах.

В Османской империи в ХV веке главный муфтий Стамбула стал Великим Муфтием всей страны с титулом Шайх ал-Ислам и давал фетвы по запросам султана и чиновников, правивших от имени султана и по его велению, утверждая (или осуждая) этим законность их действий с позицией шариата. Проработав в течение 16 лет на этой должности, он оставляет военную службу и переходит на работу в качестве мударриса - преподавателя высшего медресе города Стамбула.

 (В 1896 году Омар-хаджи выбирают кадием города Малкара. Здесь он женится на турчанке Назифе Бинатлы которая родила ему восьмерых детей. В Малкаре Омар-хаджи проработал 13 лет. В 1909 году его выбирают кадием города Текирдаг. В Текирдаге Омар-хаджи проработал 2 года, а затем переселился в Стамбул)

 Это были сложные годы политической борьбы в Турции. Революция 1905-1907г в России получила широкий отклик в Османской империи, способствовала подъему младотурецкого движения. Младотурки боролись за свержение монархии султана, за установление республиканского правления.

 Когда в Османской империи был объявлен Мешрутиет (Конституция), Омар-хаджи Зия ад-Дин написал книгу под названием «Хадиси Эрбаин фи Хукуку Селатин», в которой в резкой форме критикует судебные и правовые реформы нового правительства и в защиту права султана обосновывает правомерность монархии по законам Ислама.

 Придя к власти, младотурки, как оппозиционера к своей власти, решили наказать Омар-хаджи. Но его авторитет и известность среди населения были настолько высокими, что власти не смогли осуществить суровое наказание по отношению к нему и предложили ему переехать в Медину.

 В Медине ему представились более широкие возможности для углубления своих знаний и для проповеднической деятельности среди огромной массы паломников. Вскоре и в Медине он стал популярен свой ученостью. Здесь он провел семь месяцев. В Медине он познакомился с прибывшими в город правителем хедивом Египта Аббасом Хильми. Последний приглашает известного богослова в свою страну для религиозной деятельности. Шейх Омар-хаджи Зия ад-Дин принимает это приглашение и вместе с семьей переезжает в Египет. Здесь, во дворце «Мунтазах» он прожил несколько лет, занимаясь религиозными вопросами Аббаса Хильми.

 Как в Стамбуле, Медине, так и в Египте имя Омар-хаджи Зия ад-Дина звучало среди плеяды общепризнанных ученых богословов).

 (В это время начинается первая мировая война). Участие Турция в первой мировой войне на стороне Германии Англия использовала в своих интересах объявив в декабре 1914года об отделении Египта от Турции и переходе его под британский протекторат. Хедив Египта стал называться султаном, а английский генеральный консул – верховным комиссаром. Английские военные власти широко использовали ресурсы и население Египта.

 Свыше миллиона египтян было мобилизовано в «трудовые корпуса» У населения Египта было конфисковано огромное количество продовольствия и скота.

 За годы войны резко ухудшилось и без того тяжелое положение неимущих слоев населения – крестьян, рабочих, мелких чиновников ,на которых легла вся тяжесть военных расходов.

 Во время первой мировой войны английские военные стали в Египте набирать наемников среди арабов для участия в военных действиях против Турции. Омар-хаджи стал публично выступать и писать воззвания , чтобы арабы не соглашались участвовать в войне , ибо законы шариата запрещают мусульманам поднимать оружие на своих единоверцев.

 Деятельность Омар-хаджи была настолько активной результативной, что английские власти в Египте заключили его в тюрьму.

 В 1919 году, после освобождения из заключения, Омар-хаджи и его семья переезжает в Стамбул. В это время скончался шейх Исмаил Неджати эфенди руководивший орденом халидийа. На освободившееся место из рядов мюридов ордена выбирают Омар-хаджи Зия ад-Дина как наиболее одаренного, талантливого ученого-богослова, в полном объеме обладавшего наукой тасаввуфа.

 На этой должности Омар-хаджи Зия ад-Дин начинает преподавать мюрида уроки шариата и суфизма). Будучи занятым преподавательской деятельностью, его назначают мударрисом (преподавателем) в медресе под названием « Мадраса аль-Мутахассиса». В учебном заведении Омар-хаджи начинает читать лекции о хадисах и мазхабах.

 ( Природа щедро одарила эту выдающуюся личность. Он обладал большим упорством и усидчивостью, фантастична преданностью науке, феноменальной памятью. Его сын Юсуф Зия Бинатлы пишет, что его отец выучил Коран за 6 месяцев, благодаря чему его называли хафизом. До конца своей жизни после каждого намаза, состоял ли он из двух ракаатов или это был таравих-намаз, который длился шесть часов, Омар-хаджи Зия ад-Дин от начала до конца читал наизусть Коран).

 Вместе с тем он преподает хадисоведение в высшем медресе Стамбула, параллельно ведя обширную научную деятельность в этой области. Омар-хаджи становится одним из ведущих хадисоведов начала ХХ века.

 (В 1919 году последний султан Османской империи Вахид ад-Дин приходит в медресе к шейху Омар-хаджи Зия ад-Дину эфенди и предлагает последнему принять на себя сан шейх-уль-ислама империи). (Рост влияния столичного муфтия в Османской империи начинается в ХVI в при султанах Селиме I ( 1512-1520) и Сулеймане I Кануни (1520-1566) и связан с деятельностью знаменитых муфтиев Зембилли Али Джемали Эфенди (1501-1525) и Абуссууда (1545-1574). Постепенно шейх-уль-ислам стал не только высшим религиозным авторитетом и главой «улама», но и вторым по рангу сановником в государстве, играл важную роль в при дворном церемониале, при похоронах султана, принятии присяги у его преемника и торжественном посажении его на трон. Основная функция шейх-уль-ислама состояла в том, чтобы давать фатву, которой он освящал решения султана по политическим и социальным вопросам. От его рекомендации зависело замещение высших судебных должностей).

 ( На предложение султана Омар-хаджи ответил следующими словами: « Когда земля находится под ногами врага , издавать фатву не имеет смысла». Этот ответ шейха Омар-хаджи Зия ад-Дина эфенди вошел в историю.

 Шейх Омар-хаджи Зия ад-Дин Миатлинский скончался в возрасте 75 лет в пятничную ночь 18 ноября 1921 года. Он похоронен в Стамбуле, в мечети Сулеймания, в родовом кладбище султана Сулеймана).

 Труды Омар-хаджи Зия ад-Дина.

Омар-хаджи Зия ад-Дин эфенди Миатлинский был ученым полиглотом, он свободно владел аварским, русским , тюркским , арабским, персидским языками. Он оставил после себя созданную на арабском, турецком языках богатую науку написанную на родном аварском языке совершенную поэтическую литературу.

 Как уже говорилось, после объявления младотурками конституции Омар-хаджи Зия ад-Дин написал книгу «Хадиси Эрбаин фи Хукуку Селатин». Книга вышла в Стамбуле в 1326 году Хиджры и состоит из 32 страниц. В ней один за другим приводятся сорок хадисов, в которых обосновываются правомерность монархии по законам Ислама. Каждый хадис сопровождается переводом с арабского на турецкий язык и обширным толкованием на турецком языке).

 Перевод: Правитель (султан) – тень Аллаха на земле, и тот, кто будет оказывать ему почет в этом мире, этого Аллах Возвысит в день страшного Суда.

 Перевод: Правитель (султан) – тень Аллаха на земле , и если кто-либо из вас войдет в странув которой нет правител то не оставайтесь в ней.

 Перевод: Воистину, если Аллах кормит Пророка пищей, то она ( темнице)- для тех, кто встал за Пророком.

 Перевод: Тот , кто приказывает делать одобряемое и запрещает порицаемое, этот человек наместник (Халиф) Аллаха, его Книги и его Пророка.

 Перевод: Справедливость в течение часа лучше, чем поклонение в течение шести десяти лет.

( Примерно такого же содержания и другое произведение Омар-хаджи Зия ад-Дина под названием «Мираты Каруна Эсаси» (Книга издана в 1324 году Хиджры и состоит из 95 страниц)

Произведение Омар-хаджи Зия ад-Дина « Акаиды Несефие Терджюмеси» является переводом на турецкий язык книги Имама Омара Насафи «Мусульманская догматика». Книга была издана в 1307 году Хиджры и содержит 20 страниц. В настоящее время книга находится в публичной библиотеке города Бурса в Турции. На титульном листе надпись: « В подарок от доктора Фуат Эмри Тогара». У нас имеется только ксерокопия этой книги.

«Адаб Кираат ал-Куран»- книга о правилах чтения Корана. Книга была издана в 1326 году Хиджры. ( В ней содержатся правила произношения звуков в тех или иных алтох). Как указывает сын Омар-хаджи Зия ад-Дина Юсуф Зия Бинатлы в приписке к ксерокопии этого издания, « Адаб Кираа ал-Куран» является первым трудом в этой области, вышедшим в Турции. В Исламском мире до сих пор пользуются этим произведением. Тот же Юсуф Зия Бинатлы пишет , что это произведение не имеет окончания. Мы полагаем, что Омар-хаджи Зия ад-Дину не удалось завершить свой труд при жизни. У нас имеются 30 страниц ксерокопии издания.

 Также у нас имеется ксерокопия автобиографии Омар-хаджи Зия ад-Дина , а точнее, анкеты, заполненной им собственноручно.

«Кираат Асере»- книга о десяти различных видах чтения Корана. На титульном листе написано: «Пособия почтению, взятые из «Зубдат ал-Ирфан», известной среди чтецов нашего времени». Чуть ниже: « Произведение муфтия полка аль-Хафиза Омар-хаджи Зия ад-Дина Ибн аль-Хаджа Абдуллаха ад-Дагестани аль-Мирти, да простит его Аллах 1304 год Хиджры». Отсюда следует вывод, что Омар-хаджи написал эту книгу, будучи муфтием 14 полка Османской империи в городе Эдирне. У нас имеются 100страниц ксерокопии этого уникального произведения.

 «Муджизат-уль-Энбия»- книга о чудесах пророков, включая Пророка Мухаммеда.

В начале книги на двух страницах дается биография Омар-хаджи Зия ад-Дина. Затем дается перечень написанных им трудов. Дальше идет собственно содержания книги:

 « Во имя Аллаха, Милостивого, Милосердного! Хвала Аллаху, восхваляемому, почитаемому, который даровал нам веру Него, и сделал нас лучшими из Своих рабов. Свидетельствую , что нет божества, кроме Аллаха , и что Мухаммед-Его раб и посланник, посланный с руководством ( правильным путем) и истинной религией. Приветствие ему и его роду, мухаджирам, ансарам и его последователям!...»

 Далее перечисляются имена 20 пророков и количества чудес (муджизат), посланных им Аллахом. В книге это изображено в виде таблицы. « И дал Аллах Адаму семь чудес, Идрису-2, Нуху-5, Худу-3, Салиху-3, Ибрахиму-7, Исламу-3, Луту-3, Исхаку-3, Якубу-3, Юсуфу-3, Юнусу-3, Айюбу-3, Шуайбу-3, Мусе-20, Дауду-5, Сулейману-8, Закарии-3, Яхье-1, Исе-9)»

 «Что касается Адама, то у него было семь чудес. Передал Ибн Аббас, да будет доволен им Аллах , что первым его чудом было то, что вода потекла из камня. Второе чудо: Дерево пошло в месте с ним. Третье чудо : Он взял камешки, и они заговорили с ним. Четвертое чудо: С ним заговорил каменный идол. Пятое чудо: Он посеял пшеницу и собрал в тот же день. Шестое чудо: Он пошел, и в месте с ним пошли и камни. Седьмое чудо: Он взял рукой огонь и не обжегся.

 Далее идет обширное толкование каждого чудо на арабском языке: как, при каких обстоятельствах было совершено чудо , каковы были последствия.

 И так до конца книги : сначала перечисляются чудеса каждого отдельно взятого пророка , затем каждое чудо подробно комментируется.

 Следует отметить , что изложение ведется одновременно на двух языках: арабском и турецком. В конце своего произведения автор говорит: «Завершился перевод книги «Чудеса Пророков», мир им и благословения Аллаха, с помощью Всевышнего и с помощью халифа Пророка Аллаха султана Мухаммада Вахид ад-Дина, да продлит Аллах век его государства настолько, сколько длится).

 Завершится книга такими словами. «Книга написана по милости Господа Всемогущего бедным. Омаром Зия ад-Дином аль-Дагестани аль-Мирти, шейхом гюлеюшханской завии, да будет свята его могила»!.

 «Заваид аз-Забиди»-книга, составленная Омаром Зия ад Дином из хадисов, переданных имамом Шихаб ад-Дин Абу-ль-Аббас Ахмадом аз-Забиди аль-Ханифи и взятых из «Сахиха аль-Бухари». Как указывается на титульном листе,

Все хадисы достоверны и имеют иснад (преемственную цепь передатчиков). Рецензии к книге написал выдающийся ученый и известный мухаддис (ученый, занимающийся хадисами) шейх Абд аль-Гани эфенди Махмуд, шейх) из улама Александрии.

 Затем идут собственно хадисы. Ниже мы приводим некоторые из них.

«Книга Усопших

Передают , что Джабир ибн Абдуллах, да будет долен им Аллах, сказал: «Однажды, когда мимо нас пронесли погребальные носилки, Пророк, да благословит его Аллах и да приветствует, встал и мы тоже встали, говоря ему: «О посланник Аллаха, это же носилки иудея»! в ответ он сказал нам: «Если увидите погребальные носилки, вставайте»!

 Книга омовения.

Передают, что однажды Сахля Ибн Саада ас-Саиди, да будет Аллах, спросили: «Чем лечили рану Пророка, да благословит его Аллах и да приветствует»?

 Он ответил: «Сейчас уже не осталось никого, кто не знал бы об этом лучше меня. Али приносил в своем щите воду, а Фатима сливала с его лица кровь, а потом он взяли циновку, сожгли ее и стали прикладывать золу к его ране».

Книга молитвы.

Передают, что мать правоверных Айша, да будет доволен ею Аллах, сказала: «Когда Аллах вменял молитву в обязанность, Он велел, чтобы каждая из них состояла из двух ракаатов, независимо от того, совершается ли она во время пребывания на одном месте или же во время путешествия, впоследствии же молитву, совершаемую в путешествии , оставили неизменной, а молитву, совершаемую живущими на одном месте, увеличили».

 Особое место среди научных трудов Омар-хаджи Зия ад-Дина занимает книга «Фетава Омариита»

Книга была написана в 1330 году Хиджры, т.е. в 1913 году по Христианскому летоисчислению на староосманском языке ( т.е. арабской графикой). Но сравнительно недавно эта книга была переведена на современный турецкий язык и издана на латинской графике.

 В предисловии к книге сын Омара Зия ад-Дина Юсуф Зия Бинатлы говорит:

«Произведение моего покойного отца, шейха из Дагестана Омара Зия ад-Дина Эфенди «Фетава Омарийа» содержит в себе весьма важные вопросы тасаввуфа.

 Когда я узнал, что эта книга вышла в свет, напечатанная латинскими буквами мое сердце забилось от волнения. Потому что такие , и подобные таким труды, напечатанные арабскими буквами и очень нужные людям, лежат на полках в библиотеках, никем не востребованные.

 Написанная на османском языке, книга «Фетава Омарийа» десятки лет пролежала в библиотеке мечети Сулеймания. Изданная в издательском доме «SENA», книга обрела новое дыхание , можно сказать, родилась заново, и теперь может быть полезной для множества читателей.

 Книга содержит в себе вопросы по тасаввуфу, очень хорошо даются пояснения отношений между муридом и муршидом, даются пояснения таких понятий , как «тауба», «зухд», «таква», «сабр», «зикр», и других…

 Мне в голову приходит такая мысль: если тасаввуф очищает сердца от зла и вреда, если тасаввуф не позволяет обращать свой взор на чужое имущество, не позволяет задевать чувства и честь другого , если тасаввуфу чужды такие чувства , как хитрость, эгоизм, воровство и кража, высокомерие и гордость – а мы с вами привыкли все эти беды сваливать на среду в которой живем – то , по правде говоря, нам именно такой тасаввуф и нужен, чтобы он наполнил наши с вами сердца.

 Профессор Юсуф Зияудин Бинатлы, декан богословского факультета Улудагского университета и преподаватель Основ исламской религии».

 Книга «Фетава Омарийата» состоит из пяти глав. Каждая глава разделена на части, в которых задаются конкретные вопросы. Вопрос мурида- ответ муршида- таков строг этой книги. Некоторые ответы заключаются в двух – трех предложениях , другие занимают несколько страниц.

 Наиболее значительным , масштабным трудом Омар-хаджи является книга «Зубдат аль-Бухари» - сливки из Бухари, отобрано из свода хадисов, собранных в течение всей жизни ученым- богословом Мухаммадом Бухари. Последнее издание «Зубдат аль-Бухари» вышло в свет в начале девяностых годов в Стамбуле. Издал книгу сын Омар-хаджи Зия ад-Дина-Юсуф Зия Бинатлы, он же написал и предисловие к книге.

 Книга эта в последние годы стала достоянием и дагестанских книголюбов, приобретших ее в Турции или получивших в подарок от представителей дагестанской диаспоры, побывавших на своей исторической родине. Большая заслуга в ее популяризации принадлежит Ахмеду Муртазалиевичу, который посвятил ей ряд статей, перевел с турецкого на русский язык предисловие к книге, отдельные образцы хадисов из книги.

 В своих произведениях Омар-хаджи выступает как поэт-мыслитель, философ , способный вынести приговор случайному, наносному ,обращать взоры людей на вечные истины и ценности. Он был способен поселять в душах людей зерна доброты, порядочности честности и сираведливости. Отрадно, что его научное и творческое наследие овладевает душами людей, находит к ним дорогу.